
1 

ヘーゲル歴史哲学研究の新次元 

――現代生命倫理学への示唆にもふれて―― 

 

松田 純 

 はじめに 

 

ヘーゲル『歴史哲学講義』は長らくヘーゲルの入門書として広く読まれてきたが、その

テキストは弟子のガンスとヘーゲルの息子カールが編集した旧全集初版（一八三七年）と

第二版（一八四〇年）である。この版は、五つの学期に開講された「世界史の哲学」の聴

講生たちによる講義録を複数寄せ集め、様々な加筆や削除や改竄を行って編集したもので、

その信頼性はとうに失墜している。二〇二〇年にアカデミー版ヘーゲル全集の「世界史の

哲学」講義録(GW.27,1-4.)が刊行されたことにより、ヘーゲル歴史哲学研究は新たな段階を

迎えた。これまでヘーゲル歴史哲学に対して、「現状を完全なものとして正当化する未来

不在の保守主義」などの非難が繰り返されてきたが、その多くは旧全集版の『歴史哲学講

義』の歪められた編集によるところが大きい。一般読者が講義録を読めるようになったい

ま、人口に膾炙した誤解や非難を超えて、ヘーゲル歴史哲学の実像に迫ることが求められ

ている（一、二節）。 

それによって、ヘーゲルが怠った次のことも見えてくる。 

・ヘーゲルは精神の
、、、

歴史性の哲学
、、、、、、

を深めなかった（三節１）。 

・自由の歴史を法の歴史的展開として示さなかった（三節２）。法の歴史的発展の中には

国際法の発展も含まれるが、ヘーゲルはカント的な永遠平和を理想主義として拒否した。

そのことは次のことを意味する。 

・ヘーゲルは自然状態を承認論で乗り超え、主権国家の確立を正当化したが、国家間の「第

二の自然状態」をそのまま放置した。これはヘーゲル承認論の中の大きな欠落を意味する

（三節３）。 

最終学期一八三〇／三一年講義の重要性とその理由 

ヘーゲルはベルリン大学で「世界史の哲学」講義を、一八二二／二三年冬学期に初めて

開講した。「世界史の哲学」はヘーゲルの講義サイクルに最後に取り入れられた科目であ

る。その後、24／25、26／27、28／29、30／31 年のいずれも冬学期に開講した。初年度

の 22／23 年講義では、アジア研究にのめり込んでいくが、苦しい自転車操業を強いられ



2 

た 1。その後、講義の内容は学期を重ねるごとに充実していった。特に最終学期 30／31 年

は注目に値する。注目する理由は３つのある。 

①序論の充実 ヘーゲルは 30／31 年には世界史全体を扱うのではなく「普遍史の哲学 

第一部」と講義予告し、序論だけで「歴史の哲学とはなにか」を集中的に講義するつもり

だった。しかし結果的にはこれまでの学期と同様に、世界史の全体を講じた。様々な理由

から予告に反する結果にはなったが、開講日（一一月八日）のおよそ一か月前から講義の

準備に本格的に着手し、詳細な原稿を用意していた。しかもこの原稿は講義準備のためだ

けではなく、公刊を目指して清書された完成稿に近い原稿 2であった。 

しかも一八三〇年のフランス七月革命の直後に、その衝撃の最中にこの原稿を執筆し

た。序論であるため七月革命を主題的に取り上げてはいないが、自由や国家の概念の記述

などにその影響がうかがわれる。この原稿はヘーゲルが没年に刊行を予定しながら未刊の

ままとなった幻の『世界史の哲学序説』という重みがある。この草稿をつぶさに読めば、

「個人は世界精神の操り人形にすぎない」といった解釈がまったくの誤解であることがわ

かる。カール版とその邦訳（長谷川宏訳、岩波文庫）を読むとそのような印象を抱くかも

しれないが、ヘーゲル自身の草稿には、そのように戯画化された世界精神は存在しない。 

②フランス七月革命の衝撃から自由の概念の再考へ 

「ヘーゲルは七月革命に驚愕し、そこに、理性国家の確固とした地盤を揺がすと思われ

るような破局を見た」と息子カールは伝えている 3。七月革命の動乱によってブルボン王

朝（君主制）の支配は終焉し、再び革命の季節が始まった。七月革命はフランスにとどま

らず、ヨーロッパ全体に動揺をもたした。ヘーゲルも大きな衝撃を受け、革命後の二つの

講義の中で、この革命の意味を深めようとした。一つは 30 年夏学期の最後の宗教哲学講

義である。もう一つは 30／31 年の最後の世界史の哲学講義である。七月革命に際してヘ

ーゲルは革命派であったか王制復古派であったかという党派的議論のレベルを超えて、ヘ

ーゲルの分析の眼差しはもっと深いところを目指していた。宗教哲学講義では、国家と宗

教との関係、言い換えれば、憲法体制と主観的な確信・心術・心構えとの関係という観点

から問題をより深く捉え直そうとした 4。世界史の哲学講義では、自由の抽象的原理と自

由の原理の具体化という視点から、フランス革命後の「混乱の四〇年」（一七八九年から

一八三〇年）を総括し 5、混乱の原因をリベラリズムとアトミズムの破綻として捉えた（二

節）。これはヘーゲルの最後の国家論・政治哲学の重要な洞察である。それは現代の自由

主義論争にも重要な示唆を与える（四節）。  



3 

③息子カールは 30／31 年の「世界史の哲学」講義を聴講し詳細な筆記録をまとめてい

た。これは第一級の資料である。旧版は 30／31 年講義のカール自身の筆記録から多くを

採用し、充実した内容を盛り込みながら、不適切な改竄によってその内容を歪めている。

それゆえ、カール版に基づく誤ったヘーゲル歴史哲学像をカール自身の筆記録（GW.27,4）

によって改めること、すなわちカール自身の筆記録によるカール版の乗り超えが是非とも

必要である。 

最後に、ヘーゲルのリベラリズムとアトミズム批判が現代に与える示唆を現代生命倫理

学の文脈で考えてみる（四節）。 

 

一 旧版がもたらした誤解とその克服 

 
旧版は五つの冬学期にわたる講義を一つに統合したことによって、ヘーゲル歴史哲学の

歴史的発展を覆い隠した。教科書をもたないヘーゲルの講義は学期ごとに変化してゆき、 

前の学期とは異なる構造化がなされたりする。旧販の編集は異なる学期の筆記録を寄せ集

めて強引につなげたために、こうした学期ごとの思想的発展をおおい隠してしまった。例

えば旧販の序論に含まれている「歴史考察の三様式」（素朴な歴史、反省的な歴史、哲学

的な歴史）は非常に有名であるが、これは必ずしも不可欠なテーマではなかった。最初の

22／23 年講義でヘーゲルは、「世界史の哲学」の理念（思想）をいきなり語り始める前に、

まず世界史の通常の取り扱い方をあげて、それと対照して「世界史の哲学」の理念を語ろ

うとした。歴史の取り扱い方の三様式は 22／23 年と 28／29 年講義 6でのみ講述された。

「歴史の哲学とはなにか」を集中的に講義するつもりであった 30／31 年講義は三様式に

ついて述べていない。「歴史考察の三様式」の重要性は薄れていったが、こうした変化は

旧版ではわからない。 

当時まだ検閲が厳しかったため、ガンスとカールは様々な政治的な配慮をせざるをえな

かった。検閲を逃れるだけではなく、ヘーゲル哲学が当時のプロイセン国家に受け入れら

れるために忖度し、ヘーゲル歴史哲学を神の摂理論や神義論を正当化するものとして描い

た。それによって「神がかった思想」という印象を与え、さまざまな誤解を生む源になっ

た。「ヘーゲルは『絶対者の司祭』として、神の意志とその計画を知っていると信じてい

た」というレーヴィットの批判は、まさにカールの改竄が与えた印象によるものであった。 

アカデミー版ヘーゲル全集第二七巻「世界史の哲学」講義録と、第一八巻の関連する自



4 

筆草稿を解読することによって、旧版がもたらした数々の誤解が消える。ここでは代表的

な二点をあげる。 

１ 世界精神の理性の巧知によって「人間の生きた行為は不在」という誤解 

ヘーゲルの歴史哲学に対して、個人は世界精神の操り人形にすぎず人間の生きた行為が

不在だという批判は定番になっている。ハイム の『ヘーゲルとその時代』の中にその批判

の原型がある。ハイムはこう批判している。歴史は絶対者が自己自身と演じる理念の戯れ

である。人間の行為は世界精神から借りてきた役割を演じる役者の動作のようなものだ。

「絶対的精神」という名の劇作家がしばらくのあいだ英雄に王の役を演じさせるのだ 7。 

しかしこうした理解はヘーゲルの思想とは相容れない。ヘーゲルが世界史の理念とそれ

を実現する手段の関係について集中的に取り組んだのは、三〇年の自筆草稿の中であった

8。そこで述べていることは行為論の次の洞察である。行為の結果は直接的な意図を超え

て、ときにその意図を裏切る。内的な意図から発した行為もひとたび外的な連関のなかに

投げ込まれれば、もともとの行為の意図を超えた展開を覚悟しなければならない。世界史

においても、歴史上の英雄たちは、ある特定の意図や動機、情熱をもって行動を起こすが、

その結果は必ずしも本人の意図を実現するとは限らず、複雑な行為連関の中で思わぬ運命

に遭遇する。現代風に言えば、個人の行動の意図はさまざまで、各人が「主体的に」決断

していたとしても、事後的にビッグデータの解析によって、思わぬ「法則性」が見いださ

れるような関係である。それは個人の主体性の否定ではない。むしろヘーゲルは「この世

において、いかなる偉大なことも、情熱なしには成就されなかった」9と述べ、主体性の契

機を強調している。さらに講義の中でカントの 道具化の禁止のテーゼにも言及している。 

 カントは次のように言った。……人間個人は内容からして自己目的である。この意味

で道徳性は、端的に普遍的なものについて知り意欲することである。人間は目的それ

自体として見なされなければならない 10。 

行為の結果は行為者の意図や動機を超える。行為論のこうした理路をヘーゲルは自筆草

稿に書き記して、それに基づいて講義した。カールはこの部分の編集にあたってヘーゲル

の自筆草稿を採用しながらも、草稿の流れをずたずたに寸断し、大幅な加筆も行って、「個

人は世界精神の操り人形」という印象を読者に与えることになった。今日の読者は、この

テーマの解釈にあたって、ヘーゲルの自筆草稿を最優先し、これに基づいてその思想内容

を理解することが必要である。 

 



5 

２ 「ヘーゲルは終わるはずのない歴史を自らの体系の中で終わらせた」という誤解 

ハイムはヘーゲル歴史哲学を、現状を完全なものとして正当化する未来不在の保守主義

としてこう批判した。「歴史的な現在こそ美しい理性的なコスモスである」。絶対的精神

はゲルマン世界で最高の目標に到達した。精神の現在の形態こそが最高にして究極のもの

だ。ヘーゲルの復古の哲学は何のためらいもなく、ゲルマンの現在の世界とドイツの諸国

家の状態を、歴史の目標の完全なる成就と特徴づける 11。 

「ヘーゲルは終わるはずのない歴史を自身の体系の中で終わらせた」。これも人口に膾

炙した言い回しだが、実はヘーゲルはそのような歴史意識とは最も遠い地点に立っていた。

少なくとも没年には。すでに見たように「ヘーゲルは七月革命に驚愕し、そこに理性国家

の確固とした地盤を揺がすと思われるような破局を見た」。ヨーロッパの体制全体が動揺

し、安定していたかに見えた立憲君主制も揺らいだ。世界史の哲学講義の閉講日（三一年

四月一日）にこう述べている。 

抽象的な自由の原理のもとではいかなる政府も不可能である。こうした葛藤
、、

Kollision、こうした難問
、、

Knoten、こうした問題 Problem に歴史は直面しているの

であり、歴史はこの問題を将来にわたって解決しなければならない 12。 

ヴィーヒェルンの筆記録では、「歴史は、誰もが個人的な意志が通用すべきだと主張す

るこうした不協和
、、、

Disharmonie と問題 Problem をもって終わる」となっている 13。 

世界史はいま現在まさしく葛藤
、、

、
、
難問
、、

、
、
不協和
、、、

に直面している。これが没年のヘーゲル

の時代認識であった。歴史の理念が実現し歴史が終わりに達したというような安穏とした

気分とはまったく対極にあった。 

「未来の国アメリカ」 

歴史が体系の中で終わったどころか、ゲルマンの歴史において、いま主体的な決断によ

って生きられる、危機に満ちた時代が始まった。さらに言えば、世界史の哲学は東洋、ギ

リシア、ローマ、ゲルマンという四段階図式で完結しているわけではない。「新世界」ア

メリカという大きな窓が開いていた。  

アメリカは四段階図式の中に位置づけられてはいないため、講義本論で主題化されてい

ない。アメリカは序論の地理的区分の中で「新世界」としてこう言及されている。アメリ

カでは「すべてはまだ生成のさなかにある。アメリカは未来の国 das Land der Zukunft で

ある。世界のこの地域の世界史的重要性はむしろ未来に属する」14と。26／27 年講義では

「アメリカについてわれわれは予言することをやめなければならない。予言は哲学から排
、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、



6 

除される
、、、、

」と述べている 15。歴史は過去を扱う。哲学も「黄昏とともに飛び立つミネルヴ

ァのふくろう」である。アメリカには大統領という共和主義的体制の可能性もあるとしな

がらも、ヘーゲルは予言者として振舞うことを慎んでいる。「未来の国」アメリカの存在

は、四段階説で世界史が完結していないことを示している。 

 

二 リベラリズムとアトミズム批判 

  

世界史はいま現在まさしく葛藤
、、

、
、
難問
、、

、
、
不協和
、、、

に直面している。それはフランス的な自

由の原理のアトミズムに由来する問題である。しかし講義の中ではアトミズムについて詳

しい解説はなされていない。アトミズム批判は「イギリス選挙法改正法案について」とい

う論文を見るとよくわかる。この論文は、この学期が終了した春休みに、三一年三月末か

ら四月までのわずか四週間で書き上げられた 16ヘーゲルの最後の政治論文である。 

ヘーゲルはイギリスの選挙法改正法案を批判しているが、代議制一般や選挙権の拡大そ

のものに反対しているわけではない。議会は市民を陶冶する最大の手段の一つ 17であって、

選挙権が全市民に与えられ、市民の身近な利害関心が国家の利益と結びつくことが望まし

いと考えている。ヘーゲルがこの法案に反対する理由は国民代議制という理念への疑問か

らである。国民代議制という理念は一七八九年のフランス国民議会のなかに芽生え、やが

て近代民主主義国家の議会制度として普及定着した。こんにちリベラルな国家のメルクマ

ールとされている国民代議制の理念にヘーゲルは一貫して反対だった。むしろ 団体主義
コーポラティズム

に立って職能身分制議会 Stände を支持していた。自治団体や職業団体を基盤（選出母体）

として各役員が代表として選ばれるならば、国民の主要な諸利益が議会に反映される。代

表は抽象的な「人の権利 le droit de l'homme」ではなく具体的で「実質的な諸権利 materielle 

Rechte」18 との関わりの中で施策を検討できる。個人は身近な具体的な諸関係のなかで陶

冶され、国家の普遍的なもの（公事）に関わる。中間諸団体が個人を国家へ結びつける紐

帯として、媒介的な役割を果たすことができる。これに対して、「あらゆる市民の平等な選

挙資格という普遍的な原理」19は、一切のしがらみを捨象した裸の「人間」に帰属すると考

えられる権利である。それはフランス革命のなかで最も純化されて宣言された「人権 le 

droit de l'homme」という「抽象的な思考原理」に基づいている。すべての人間が生まれな

がらにして自由・平等であるという理念は、封建的な身分的拘束を一気に取り払う解放的

威力を発揮した。ヘーゲルはしかし、伝統を一挙に解体へ追いやるこの威力を恐れた。も



7 

しそうなったら、個人は国家に対して丸裸の抽象的な「人」として対峙する。現に、革命

の中で職業団体などの中間団体が解体されていった。個人と国家とを結ぶ媒介的な絆は引

き裂かれた。個人は人倫国家の有機的に分節化された全体に統合されることなく、原子の

ような群れと化す。そのなかで個人は自己の直接的な確信がそのまま「人民の意志」とし

て妥当することを要求する。フランスにおける混乱の究極の要因はそこにある。近代自然

法の原子論的存在観と媒介・紐帯を欠く直接性の論理をヘーゲルは「フランス的抽象

französische Abstraktion の危険な形態」 と呼び、これを革命の混乱の根本原因とみなし

た。フランス的な自由意志の原理は、「われ欲するがゆえに」われの意志は真実であるとい

う抽象的なレベルにとどまっている 20。。自由意志の原理の具体化にまで進展しなかった

のである。 

リベラリズムをめぐる論争は二〇世紀の米国で盛んになったが、libéralisme が政治スロ

ーガンになったのはフランス革命の中であった。ドイツで Liberalismus
リ ベ ラ リ ス ム ス

という新しい外来

語として用いられるようになったのは、ヘーゲルが世界史の哲学を講義する少し前のこと

だった。ヘーゲルは「フランス的な原理であるアトミズムの原理、いわゆるリベラリズム

der sogenannte Liberalismus」21と述べ、生まれたての政治スローガンの胡散臭さを表して

いる。 

現在の米国の日常会話では、リベラリズムは自由な市場と「小さな政府」を表す言葉と

して 、個人の自由をできるだけ確保することを意味している 22。しかし、フランス語の

liberal のもとになったラテン語の līber（自由な、寛大な）と līberālis（自由な人にふさ

わしい、上品な、寛大な、気前がよい）の原義は、「同胞市民に対して気高く寛大な心を

もって振る舞うこと」である。つまり、「思いやりをもち、公共のことに気を配る市民に

なること、自分は他の市民に支えられて生きていると理解し、その上で共通善につながる

よう行動すること」を意味していた 23。これは古代ローマのキケロやセネカの伝統につな

がる。その対義語は利己主義であった 24。それゆえ、こんにちの個人主義的なリベラリズ

ムの理解とは対極にある貢献心、他人への思いやりと寛大さ、感謝の気持ちがリベラルた

ることなのである。これがリベラルの伝統の核心である。ヨーロッパ人はリベラルを二千

年以上にもわたって必要不可欠な美徳とみなしてきた。ヘーゲルはまさにこうしたヨーロ

ッパ的伝統の中で、生まれたての「リベラリズム」というスローガンと対峙したのだ。 

 

 



8 

三 ヘーゲルが怠ったこと 

 

このように新たな資料によってヘーゲル歴史哲学の誤った理解が修正される。しかし 

歴史哲学の実像を知り得たことによって同時に、ヘーゲルが怠ったこともはっきりと見え

てくる。 

１ ヘーゲルは精神の歴史性の哲学を深めなかった 

ヘーゲルは「歴史の哲学者」と言われる。そのとき多くの人はヘーゲルの歴史哲学講義

を思い浮かべるであろう。しかしもっと別のもっと深い意味でヘーゲルは歴史の哲学者で

あった（あるいは、であるはずであった）。ヘーゲルは歴史性 Geschichtlichkeit という

語 25を造語して、精神が歴史的であることを考究し続けた哲学者である。一八二三年に改

稿された哲学史講義序論草稿でこう述べていた。 

思考が残したものは歴史的に見れば、過ぎ去った事柄であり、われわれの現実とは

無関係のように思われる。実際はしかし、われわれの現在のありさまは歴史的

geschichtlich にもたらされたものなのである。あるいはもっと正確に言えば……

過ぎ去ったもの das Vergangene は単に一面にすぎない。それと同じように、われわ

れの現在のありさまの中では、共有される不朽のもの das gemeinschaftliche 

Unvergängliche が、われわれが歴史的であるということと切り離しがたく結びつい

ている。われわれと現代世界が所持する自己意識的な理性は、直接的に成立したの

でも、現在の基盤からのみ成長したのでもない。重要なことは、自己意識的な理性

というわれわれが現在所持するものは、〔過去の〕労働の遺産にして賜物だという

ことなのだ。しかも、それは人類の先行する全世代の労働の遺産であり賜物である

26。 

「共有される不朽のもの」とは「伝統」である。ヘーゲルは伝統をこう説明する。 

伝統は、受け取ったものをただ忠実に保存し、変わらぬままに後世〔後から来る者、

後継者〕に伝えるだけの家政婦にすぎないのではない。伝統は不動の石像なのでは

ない。それは生き生きとしたものであり、源泉から遠ざかりさらに前進するにつれ

勢いを増す力強い流れである。この伝統の内容は、精神の世界がもたらしたもので

ある。……相続する Das Erben とは遺産を受け継ぐことであるが、同時に、遺産は

一つの素材に引き落とされ、その素材が精神により変成させられる。受け継がれた

ものは、このようにして変更され豊かにされ、同時に保存される。……創作



9 

Produzieren は、手元にある精神的世界を前提とし、それを自らのものに作り変え

るという性格をもつ 27。 

伝統に頑なに固執する人もいるが、伝統はヘーゲルが言うように「不動の石像」ではな

い。「受け取ったものをただ忠実に伝えるだけの家政婦」でもない。歴史の中で絶えず再

創造されるものである。われわれの現在のありさまは、そのようにして歴史的

geschichtlich にもたらされたものである。歴史的に過ぎ去ったもの、過去は「共有され

る不朽の」伝統として現在に息づいている。現代世界が所持するものは、現在の基盤の上

で直接的に成立し成長したのではなく、「人類の先行する全世代の労働の成果にして賜物」

である。 

精神の歴史性についてヘーゲルはこのような深い理解をもっていた。 しかしながらこ

れを体系的にまとめることを怠った。『エンツュクロペディー』の中で精神を、主観的精

神、客観的精神、絶対的精神の三部門に構造化して体系的に論じたが、精神の歴史性につ

いて体系的に展開することを怠った。精神の歴史性についてのヘーゲルの深い洞察を体系

的に展開すれば、ニコライ・ハルトマンの『精神的存在の問題―歴史哲学と精神科学の基

礎づけに関する研究』（一九三三年）28のようなものになったのではなかろうか 29。しか

しながらヘーゲルは「精神の歴史性の哲学」の課題を成し遂げることなく、「世界史の哲

学」を歴史哲学として講じた。世界史は精神哲学の体系の中で「客観的精神」の「国家」

の末尾という辺境に位置している。国内法をそなえた主権国家が他の主権国家と関係する

ところ、国際関係に位置している。このような世界史を扱う哲学は「精神の歴史性の哲学」

とは異なるものである。イェシュケは、これによってヘーゲルは自らが発見した「歴史性」

を隠蔽したと批判する 30。もしヘーゲルが精神の歴史性の哲学を展開していたならば、二

〇世紀の歴史性の哲学（ディルタイ、ハイデガー、ヤスパース、レーヴィットなど）を先

取りするものとなったであろう。しかしそれはいまとなっては「ないものねだり」にすぎ

ない。 

２ 自由の歴史を法の歴史的展開として示さなかった 

ヘーゲルは世界史のなかに「自由の意識の進歩」を読み込もうとした。しかしヘーゲル

は世界史を完結した主権国家の外に位置づけた。そこは、外交的な駆け引きや権謀術数、

暴力と戦争が支配する自然状態である。このような世界史を舞台に自由の意識の発展を読

み込もうとすることは所詮無理である。むしろ法の歴史の中にこそ自由の意識の発展を読

み取るべきであった。30／31 年の世界史の哲学講義でも、「自由は国家の中で実現され



10 

る。そして法律が本当の種類のものである場合に、自由は法律の中で認識される
、、、、、、、、、、、、、

」31と述

べている。しかしながら、世界史の哲学講義では、法の歴史に関わる叙述は散見されても、

自由の意識の発展を法の歴史として一貫して描いているわけではない。 

そもそもヘーゲルは自由の実現としての法の歴史をどこにも展開しないまま終わった。

『法哲学』は法の概念の論理的展開の方式をとり、法の歴史的展開を行わなかった。 宗教

哲学講義は、第一部 宗教の概念、第二部 規定された宗教（宗教の歴史）、第三部 完

成された宗教（キリスト教）という三部構成からなる。 概念から発し、それの歴史的展開
、、、、、

を通して
、、、、

最後に歴史的展開と体系的展開とが統一されるという方式をとる。「あらゆる学、

あらゆる学知には」この一つの方法しかない 32とも述べている。絶対的精神（芸術、宗教、

哲学）の哲学ではすべてこの方式をとった。ところが、客観的精神の哲学（＝法哲学）で

は、法の概念が論理的に展開する方式をとり、法の歴史的展開には触れていない。そこに

は歴史法学派との対決があった 33。サヴィニーらの歴史法学派は、概念に基づく法の正当

化を、歴史的事情に基づく正当化にすり替えて、時代遅れとなった反動的な法を正当化し

た。理性に基づいて法の体系を構築しようとするヘーゲルにとって、法を「事柄の本性」

によって正当化するのではなく、歴史的な外面的な現象で正当化したり、法の成立を歴史

的に意義づけたりすることは認めがたかった。歴史法学派の反動的な性格を読み取ったヘ

ーゲルは、単に歴史的な事情だけで法を正当化することと、理性的概念に基づいて法を正

当化することとの間に厳格な線を引いた 34。歴史法学派の路線と明確な一線を画すために、

『法哲学』で法の歴史的展開を意図的に避けた。ヘーゲルは歴史法学派との対決に気を取

られすぎて、自らの体系方式（概念から発し、それの歴史的展開
、、、、、

を通して、最後に歴史的

展開と体系的展開とが統一される）に反する叙述方式をとった。これによって自由の歴史

を法の歴史として展開することが忘れ去られた 35。 

『法哲学』で歴史が登場するのは、主権国家の国法を扱った後に世界史を見渡すところ

である。それは国家が他の国家と出会う場面である。「そこには、情念、利害、目的、才

能、徳、暴力、不法や悪習という内的特殊性や外的偶然性が現象のほとんどの場面にわた

って跋扈している」36。このように規定された舞台の上で自由の概念の実現を証明するこ

とは本来不可能である。ところがヘーゲルはここに「世界法廷としての世界史」 という構

想をもち込み、それに自由の実現を託そうとした。 

ヘーゲルが本来描くべきであった＜自由の実現としての法の歴史＞とはどのようなも

のであろうか。ヨーロッパの法の歴史の最初の日付は、ローマの最古の法典、十二表法の



11 

制定（前五世紀中頃）とされている。古代の法ではあるが、近現代の法にまでさまざまな

形で影響を及ぼしている。ローマ法は中央ヨーロッパでは一四世紀以降「普通法 ius 

commune」とみなされ、一九世紀には私法の法典に組み入れられた。 

十二表法に先立つ古い法は、世代から世代へと口承で伝えられた不文の慣習法であった

37。慣習法のもとで、鳥の行動の変化を読み解くことで神意を占う 鳥占官
ちょうせんかん

（神官）が、家

の祭祀に関わる養子縁組や相続人指定などの私法的な案件を裁定した。こうした裁定が十

二表法の制定によって終わりを告げた 38。鳥の行動から神意を占う鳥占官による裁定では

なく、成文法に定められた手続きと法の合理性に基づいて、市民が法廷手続きを開始でき

るようになった 39。それは、法を宗教領域から解放し、人間の共同生活の秩序原理として

確立することである。法 ius を神法 fas から切り離して、自由な意志の現実としての法と

いう領域を原理的に基礎づけることである 40。 

十二表法はパトリキ（貴族）に対するプレブス（平民）の階級闘争の結果、成立した。

それまでは法が成文化されておらず、判決を下す神官職はパトリキに独占されていたから、

パトリキが都合のよい判決をブラックボックスから恣意的に取り出すようにプレブスには

思えた。十二表法の制定は、プレブス（平民）という新しい階級が自由へと高まる一歩を

も意味していた。自由が新しい階級へ拡大され、新しい階級が自由へ高まること。より根

本的には、自由な意志が合理的な法として現実化すること。この二重の意味で、「法制史

の最初の日付は同時に自由の歴史の最初の日付である」41。 

しかしながら自由を自覚し実現することは一挙に成し遂げられず、膨大な時間を要し

た。このことをヘーゲルは「世界精神の進歩の緩慢さ」という言葉で説明している。アテ

ナイ市民、ローマ市民は生来自由であること，そして自由な者と自由でない者（奴隷）が

いることを知っていた。しかし、彼らは人間が人間として自由であることを知らなかった。

人間が人間として自由であることが自覚され、その自覚が実定法として具体化されるまで

に「幾百年、幾千年の長き」にわたる時間と「夥しい改革」を必要とした。「精神の進歩

の緩慢さ」とはそのことを意味している 42。 

自由の概念は、法概念の彫琢と長きにわたる歴史的進歩の中で具体化され実現される。

しかしヘーゲルはこのような形で自由の実現を歴史的に基礎づけることを怠った。 

３ ヘーゲル承認論の中の大きな欠落 

法の歴史的発展の中に国際法の展開も含まれるが、ヘーゲルは国際法に対して一貫して

否定的な態度を取り続けた。諸国家を超える法の根拠をヘーゲルは認めていない。国家と



12 

国家が合意して締結した条約も主権国家の意志によって破棄できる。法はあくまでも国家

の法 Staatsrecht であり、それしかない。ヘーゲルはルソーやカントなどの永遠平和構想

を理想主義として拒否した。また国家間の商取引すなわち「貿易による相互依存が国家の

独立を脅かす」というフィヒテが提起した問題も無視した 43。 

ここには時代に対するヘーゲルの 冷厳な現状認識
リ ア リ ズ ム

がある。そもそもヨーロッパでは戦

争が絶え間なく繰り返され、第二次世界大戦の終結に至るまで、戦乱が絶えなかった。ヘ

ーゲルが思想家として歩み始めたテュービンゲン神学校時代にフランス革命が勃発し、そ

こからヨーロッパやドイツは激動の時代を経験する。彼は没年にフランス革命後の「四〇

年間の混乱」を総括しているが（本論文２頁）、この四〇年間はヘーゲルの人生そのもの

であった 44。ヘーゲルは国際法に楽観的な期待を寄せることがまったくできなかったので

ある。 

ヘーゲルは自然状態を承認論で乗り超え、主権国家の確立を正当化したが、 国家間の

「第二の自然状態」をそのまま放置した。国家同士の相互承認によって主権国家が初めて

安定するが、この相互承認を非現実的として探究しなかった。これはヘーゲル承認論の中

の大きな欠落である。フィヒテが主張した「閉鎖商業国家」が存立できないようなグローバ

ルな時代に、主権国家間の自然状態をいかに克服するか。これは現にいまわれわれに迫ら

れている課題でもある。だがこれに対する答えはヘーゲルの中にはない 45。 二〇世紀後半

以降の国際法は一九世紀までのヘーゲルの時代の国際法とは次元を異にし、大きく発展し

てきている 46。それをいかに鍛え上げて行けるかにかかっているであろう 47。  

 

四 ヘーゲルと現代生命倫理学――自律と依存関係 

 
最後に、ヘーゲルが最晩年に展開したリベラリズムとアトミズム批判（二節）が現代に

与える示唆を生命倫理学の文脈で考えてみたい。米国生命倫理学では、四原則（自律尊重、

無危害、善行、正義 48）が有名である。四原則の定式化にはもとよりバランスが配慮され

ている。しかし、自律尊重の原則に基づいて自信過剰な自己決定権が前面に出てくる傾向

がある。自律尊重はけっして否定できない価値ではあるが、それへの批判的な視点も欠か

せない。自信過剰に自己決定権を主張する＜自律・自立した個人＞は「強い個」である。

それはアトミズム的な自由の概念に基づく。自立・自律と依存の関係から洞察を深めてみ

たい。「強い個」を志向する米国の文化に批判的な米国の三人の女性研究者の言説を取り



13 

上げてみる。  

（１）レネー・フォックスは、生命倫理学の四原則では、米国的な個人主義の権利主張

があまりにも強調され、自己決定の原則が圧倒的な重みをもっていると批判している。個

人の自己決定権（患者の権利）が絶対視され、社会的・文化的文脈（患者・患者家族と医

療者、社会との関係など）が軽視・無視されているとも批判している 49。 

（２）マーサ・ファインマンは『自律神話 依存の理論』50の中で、米国の独立宣言は生

命と自由と幸福追求の権利など譲ることのできない権利を表明していて、独立

independence が米国人のアイデンティティの中核だと指摘している。自己統治・自律

self government, autonomy こそ理想で、米国人の信念にとって、依存 dependency はぞ

っとする存在だと述べている。自律的で独立し自活した個人を理想としてあがめ、こうし

た特性を誰もが達成できるはずだとして、達成できない者には落伍者の 烙印
スティグマ

が押され

る。依存は米国の政治や大衆の良識では、スティグマのつきまとう魅力のない言葉だとも

述べている。 

彼女の指摘はけっしてよそ事ではない。日本にも似たような雰囲気がある。小中学校で

は、教育基本法に基づき、自立的な人間に成長することが教育の国家目標とされている。

周りの期待通りに「自立できない」子供は「弱い」とレッテルを貼られ、そのプレッシャ

ーの中で折れやすくなる 。 

（３）エヴァ・フェダー・キテイは「私たちはみんなお母さんの子供である」を中心テー

ゼとしている 51。人間は誰もが「お母さんの子」であり、私たちはみな一定期間依存状態

にあることを意味している。百%依存的な赤子を母親がケアする。産後の母親も助けを必

要とする。母親への支援、そのおかげで母親は子供をケアすることができる。どんな文化

も依存の要求に逆らっては 一世代以上存続することができないとキテイは指摘する。「自

由で平等な自立した個人の集合であるリベラルな社会」という理解は、社会の一面に過ぎ

ない。これだけで社会を捉えようとすれば虚構となるとも述べている。 

彼女の指摘は人間の自然性から来る必然性でもある。アドルフ・ポルトマン（スイスの

生物学者）は「生理的早産 physiologische Frühgeburt 生理学的未熟」の概念を提唱した

52。サバンナの哺乳動物は生まれて間もなく立ち上がり、歩き、走ることができるように

なる。そうでないと捕食され生き延びれないからだ。「人間は他の哺乳動物の赤ちゃんに

比べて一年早い状態で生まれてくる」。ヒトは二足歩行をするようになり、骨盤が小さく

なった。胎児がこれ以上子宮の中にいると脳が大きくなりすぎて産道を通らなくなるから、



14 

進化のどこかの時点で生理的早産の遺伝子が発動したのであろう。この生理的メカニズム

によって人間の赤ちゃんは百%依存的な存在として生まれ、その依存期間は他の哺乳動物

と比べて圧倒的に長い。依存はネガティヴに捉えられがちだが、子供の特に母への依存は

文化の継承の基盤でもある。この長い依存期間があったからこそ、こんにちに至るまでの

人類文化の発展があった。 

出産し新たに母となって赤ん坊をケアする女性もしばらくは助けを必要とする。この

サポートする人、産婆、産後ヘルパーはかつては 女奴隷 δούλα（doula
ド ゥ ー ラ

）の仕事だっ

た。キテイは doula（仕える、奉仕）から「ドゥーリア doulia の原理」を導き、人間存

在の原点として定式化した。助けを必要とするものを助ける。その助ける者たちをさらに

サポートする。この一連の支援関係は「ケアする人をケアする入れ子状の依存関係」であ

る。キテイが提唱する「ドゥーリアの原理」は、弱さや傷つきやすさ vulnerability をモ

デルとした道徳的な関係性である。 

自律・自立の価値だけを強調することは一面的だ。私たちはまずは無力な赤子として産

み落とされ、他者に全面的に依存して成長していく。健康な成人となれば、自律・自立し

た個人になりえるが、病気や加齢による心身の衰えから、最期は他者に再び全面的に依存

して看取られる。人生の最終段階では、再び誰もが自律・自立的であることができない。 

こうした人生の実相を見据えるならば、人間は「自由にして 依存的
・ ・ ・ ・

な
・

存在
・ ・

」53である。

アトム的個人の自信過剰な自己決定権ではなく、コンテクストのなかに埋め込まれた人間

という哲学的な人間観をふまえて「関係の中の自立・自律」を議論すべきであろう 54。 

依存関係と言えば『法哲学』の「欲求の体系」の依存関係が思い浮かぶ。これは主に分

業、 経済関係について言われているが、経済に限定せず人間関係全体を依存的関係として

捉え、これを Fürsorge＝ケア論へと広げていくことができる。高田純氏は「ケアは人間生

活における相互依存と相互支援という普遍的事実に根ざす」として、ケアの文脈へとヘー

ゲルの相互承認論の射程を伸ばす野心的な試みを提唱している 55 。没年にヘーゲルが行

ったアトミズムとリベラリズム批判は現代の自由主義批判にとっても極めて示唆的な洞察

を含んでいる。  

 

（まつだ じゅん 静岡大学） 
 

略号   
GW: G. W. F. Hegel, Gesammelte Werke, hrsg. von der Nordrhein- Westfälischen 



15 

 
Akademie der Wissenschaften und der Künste, Hamburg: Meiner, 1968ff. （例「GW 27.4, 
1515.」は、アカデミー版『ヘーゲル全集』 第二七巻、第四分冊、一五一五頁を意味す

る。） 
邦訳からの引用は本文との整合性から一部調整させていただいた。引用分の強調は引用者。 
1 松田純『ヘーゲル歴史哲学の実像に迫る――新資料に基づくヘーゲル像の刷新』知泉書館、

二〇二三年、第二章参照。 
2 GW.18.138-207 ヘーゲル全集一六巻、知泉書館（以下、全集と略記）松田純訳、一一三―

一九一頁。 
3 Hegel in Berichten seiner Zeitgenossen. Hrsg. von Günther Nikolin. Hamburg, Felix 
Meiner Verlag, 1971.  S.415. 
4 V.3.339-347. ヘーゲル『宗教哲学講義』山崎純訳、講談社学術文庫、二〇二三年、五九五

―六一一頁（この邦訳からの引用は山﨑訳と略記）。 
5 GW.27,4. 1554-1570. ヘーゲル『歴史哲学最終講義』松田純訳、ちくま学芸文庫、二〇二六

年、六二五―四一頁（この邦訳からの引用は松田訳と略記）。 
6 GW.18.121-140 全集一六巻、松田純訳、一一四―一三〇頁。 
7 Haym, R., Hegel und seine Zeit.  Vorlesungen über Entstehung und Entwickelung, 
Wesen und Werth der Hegel'schen Philosophie. Berlin, R. Gaertne, 1857, S.444-449 を要約 
8 GW.18.155-159 全集一六巻、一四五―一五九頁。 
9 GW.18.160 同書一四九頁。 
10 GW.27,4. 1175 松田訳、四九頁。 
11 Haym, ebd.を要約 
12 GW.27.4. 1567 松田訳、六三七頁。 
13 ebd.Anm.  
14 GW.27,4.1207 松田訳、九一頁。 
15 GW.27,3.821.  
16 Jaeschke, W. Hegel Handbuch, Leben, Werk, Wirkung. 2005. S.315.ヴァルター・イェシ

ュケ『ヘーゲルハンドブック』神山伸弘・久保陽一・座小田豊・島崎隆・高山守・山口誠一 
監訳、知泉書館、二〇一六年、四〇八頁。 
17 『法哲学』 三一五節 
18 GW.16.368. 全集一四巻、滝口清栄訳、五〇八頁。 
19 GW.16.367. 同書、五〇八頁 
20 GW.27.4. 1560. 松田訳、六二八頁。 
21 GW.27.4. 1567. 松田訳、六三七頁 
22 ヘレナ・ローゼンブラット『リベラリズム――失われた歴史と現在』三牧聖子・川上洋平

訳、青土社、2020 年、七頁。 
23 同書一三頁。 
24 同書一八頁。 
25 初出は一八〇五／〇六年哲学史講義のギリシア哲学の章。W. 18.175 ヘーゲル『哲学史講義』

長谷川宏訳、河出書房新社、一九九二年、上巻一四一頁。 
26 GW.18. 100 f.「1823 年哲学史講義序論草稿」竹島尚仁・竹島あゆみ訳、全集一六巻、九七

―九九頁。 
27 GW.18. 101 f. 同書九八頁。 
28  Nicolai Hartmann, Das Problem des geistigen Seins. Untersuchungen zur Grundlegung der 

Geschichtsphilosophie und der Geisteswissenschaften. Walter de Gruyter, 1962 についての概略は松田

純、前掲書第六章、一四八―一五三頁。 
29 Jaeschke, W.,Die Geschichtlichkeit der Geschichte. in Hegel-Jahrbuch. 1995. Berlin 
1996. S.373 Anm.21 ヴァルター・イェシュケ「歴史の歴史性」山﨑純訳、『人文論集』静岡

大学人文学部、第四九号の一、一九九八年、四九頁。 



16 

 
30 Jaeschke, ebd. S..370 前掲訳、四二頁。 
31 GW.27.4.1187. 松田訳、六五頁 
32 V.3.83 山﨑訳、六一頁。 
33 歴史法学派との対決の背景にあるドイツの法典論争については松田純、前掲書、一一七―

一二〇頁。 
34 『法哲学』 三節 
35 Jaeschke, Die vergessene Geschichte der Freiheit. In Hegel-Jahrbuch 1993/1994. S.73 
36 W.7. §340 ヘーゲル『法の哲学』上妻精・佐藤康邦・山田忠彰訳、岩波書店、二〇〇一年、
三四〇節 
37 ピーター・スタイン『ローマ法とヨーロッパ』屋敷二郎監訳、ミネルヴァ書房、二〇〇三年
五頁。 
38 ウルリッヒ・マンテ『ローマ法の歴史』田中実・瀧澤栄治訳、ミネルヴァ書房、二〇〇八年、
五七―五八頁。 
39 スタイン、前掲書、六―七頁。 
40 Jaeschke, Die vergessene Geschichte der Freiheit. S.69. 
41 ebd. S.69. 
42 GW.18. 57.全集一六巻、五四―五五頁。 
43 加藤尚武「ヘーゲル研究の未来」ヘーゲル論理学研究二九号、二〇二三年、一五頁。フィ

ヒテ『閉鎖商業国家』神山伸弘訳、フィヒテ全集一六巻、九二、一〇五、一四五頁。 
44 Jaeschke, Hegel Handbuch, S.399. 前掲訳、五〇五頁。 
45 加藤尚武、前掲論文。 
46 柳原正治『グロティウス』清水書院、二〇一四年、一九〇―九一頁参照。 
47 松田純、前掲書、一三六―一四〇頁。 
48 T. L. Beauchamp J. F. Childress, Principles of Biomedical Ethics.  First published 1979, 
8th edition, Oxford University Press, 2019. 
49レネー・C・フォックス『生命倫理をみつめて——医療社会学者の半世紀』中野真紀子訳、

みすず書房、二〇〇三年。 
50 Martha Albertson Fineman(1943-）The Autonomy Myth. A Theory Of Dependency. 
New York 2005.ファインマン『ケアの絆 自律神話を超えて』穐田信子・速水葉子訳、岩波

書店、二〇〇九年。 
51 Eva Feder Kittay, Love‘s Labor: Essays on Women, Equality and Dependency. New York 

1999.エヴァ・フェダー・キテイ『愛の労働あるいは依存とケアの正義論』岡野八代・牟田和恵

監訳、白澤社、二〇一〇年。 
52 アドルフ・ポルトマン『人間はどこまで動物か―新しい人間像のために』高木正孝訳、岩

波新書、一九六一年。 
53 ドイツ連邦議会審議会答申『人間の尊厳と遺伝子情報―現代医療の法と倫理（上）』松田純

監訳、知泉書館、二〇〇四年、四六頁。 
54 「関係的自律」という概念については、日笠晴香「自律と関係的自律」、会田薫子編

『ACP の考え方と実践―エンドオブライフ・ケアの臨床倫理』東京大学出版会、二〇二四年

参照。 
55 高田純『ヘーゲル承認論の射程 格差・分断の時代に抗して』こぶし書房、二〇二三年、

三七頁。 


